RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

Avere P’essere. Per una metafisica dell’animale loquace. Inserzioni a
Paolo Virno.

Francesco Panizzoli

Istituto Superiore di Scienze Religiose “Ecclesia Mater” Roma
Pontificia Universita Lateranense

panizzolifra@gmail.com

Abstract In his last work, Virno proposes a material anthropology “of detachment”: man
zs not his essence, his faculties (body, consciousness, upright posture, neoteny, faculty of
language...), but he has them, taking them continuously within an inexhaustible dualism
that constitutes his subjectivity. This having is a Platonic participating revisited in terms
of praxis: man uses his essential (and non) prerogatives. I would like to overturn Virno’s
discourse and lay the groundwork for a complementary approach. First by presenting
Thomas Aquinas’ metaphysics of participation as an authentic metaphysics “of
detachment”. Then by focusing on a central theoretical point of such a metaphysics, the
esse ut actus connoted as ‘intense’ and ‘intimate’, which displaces Virno’s cleavages and
praxis within the subject. There is a metaphysical, logical, ontological, and practical
priority of being over having.

Keywords: to be, to have, participation, identification, intensity

Received 24 11 2024; accepted 17 05 2025.

0. Introduzione

E stato recentemente pubblicato un nuovo, coinvolgente e profondo lavoro da Paolo
Virno, intitolato Avere. Sulla natura dell'animale loguace (Virno 2020).

Come gia indica il titolo, si tratta di una disamina linguistica del verbo “avere” (greco:
échein) e del suo principale costrutto “gemello” “partecipare” (greco: metéchein), che
istituisce una antropologia materialistica “del distacco”. L'uomo non ¢ la sua essenza, le
sue facolta (corpo, coscienza, postura eretta, neotenia, facolta di linguaggio...), bensi le
ha, prelevandole continuamente all’interno di un dualismo inesauribile che costituisce la
sua soggettivita: egli ¢ «creditore della propria essenza» come una «ipoteca sull’avvenire»
(Ivi: 194); la accoglie, la preleva, si lascia contagiare, la usa di continuo — non le possiede
ma ne partecipa — senza remore di sorta, e proprio per questo ¢ al contempo debitore
delle sue prerogative senza poter mai saldare il conto.

Profondamente stimolato dalla prolusione virniana, dopo averne riassunto molto
brevemente 1 punti salienti (§ 1), vorrei ribaltare completamente il discorso e gettare le
basi per una impostazione del tutto complementare. Anzitutto presentando una tradizione
pit ampia (cul il nostro non si rifa) che in maniera parossistica chiamo metafisica “del
distacco” (§ 2). Poi focalizzando 'attenzione su un punto teorico derimente tale metafisica

170



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

che, sempre forzando la mano, ribattezzo metafisica “del profondo” (§ 3). Come recita il
sottotitolo, sono inserzioni #non richieste all’opera di Virno, dal punto di vista di una
particolare impostazione sistematica che qui presento cosi: una metafisica “del distacco”
che si ribalta in metafisica “del profondo”. Vediamo in che termini.

1. Ripercorrere il filo

Il percorso delineato da Virno ha come filo conduttore il linguaggio che mostra ed
istituisce lo schema fondamentale dell’avere. Benveniste — importante tassello teorico
dell’autore — sostiene che il costrutto “X Az Y sia uno sviluppo del piu arcaico “Y ¢ a X7,
in cui viene meno tanto la nozione di predicato (che si sposta in posizione di soggetto),
quanto di soggetto, poiché declinato al dativo. «A occupare il centro della scena [...] ¢ la
relazione come tale» (Ivi: 23) in cui “essere a” congiunge termini eterogenei ed estrinseci.
Cosi all'«egemonia della copula ‘¢» (Ivi: 16) e alla sua funzione identitaria e simbiotica
(logica proposizionale degli enunciati dichiarativi) si sostituisce una logica «preposizionale»
(Ivi: 87), che mostra «la forma logica dell’avere», ossia «il verbo ‘essere’ unito a, e vincolato
da, qualsiasi preposizione» (Ivz: 26)". E dunque il linguaggio a imbastire e «imporci una
relazione estrinseca con la nostra vitay (Ivi: 28): 'uvomo constata che il senso /a una
denotazione, senza coincidere affatto con essa; poi applica tale forma logica dell’avere alla
sua vita, alle azioni, ai pensieri, ai sentimenti... che sono « lui. Infine, ritrova negli
enunciati linguistici in cui compare il verbo avere la manifestazione del distacco da quanto
gli appartiene, «un distacco [...] che contraddistingue I'intera esperienza della specie Homo
sapiens» (Lbidems). 1avere ¢ la modalita fondamentale dell’antropologia che il linguaggio
palesa ed istituisce allo stesso tempo, sottomettendosi esso stesso alla regola che
promulga. «Il linguaggio che genera la categoria dell’avere [...] ¢ anche, a un tempo,
qualcosa che abbiamo [...]; possediamo 'organo che rende possibile il possesso; [...]
sperimentiamo un distacco nei confronti di cio che fomenta sistematicamente il distaccow,
(Lvz: 37).

Virno rafforza il suo discorso su “addentellati teorici” «galleggianti in bella vista sulla
superficie della storia della filosofia» (Izi: 120): su tutti una rivisitazione della nozione di
partecipazione (wéthexis) platonica (cap. 4) in un senso materialista-pragmatico: la
relazione estrinseca tra il soggetto X e Y (disposizioni biologiche, abilita, affetti, etc.) che
il verbo avere esprime in maniera statica (“X ha Y”’), «obbliga il possessore ad agire nei
confronti della cosa posseduta: piu precisamente lo obbliga ad attingerla, a utilizzatla,
insomma a prendervi parten ([vi: 92). Senza il “partecipare”, I’ “avere” rimarrebbe un
verbo insaturo, manchevole, non esprimente «uno stato soggettivo, un atteggiamento, una
disposizione» (Ivi: 92). La partecipazione, quindi, ¢ prassi. «Consiste in un insieme di azioni
con le quali ci si appropria di cio che gia si ha» (Ivz: 93); essa fronteggia qualcosa di ricevuto
—la Y — cercando di colmare il distacco che il soggetto vive con la sua natura e le sue
facolta. Cio che il soggetto attinge ed utilizza, ¢ qualcosa di separato, autonomo e non-
identico (al partecipante) al modo platonico, ma ribaltato dal punto di vista del rapporto
tra modo di essere delle idee e azione del partecipare: «la partecipazione a cio che si ha
[...] assegna a cio che si ha i caratteri salienti delle idee» (Izz: 99); «le idee non preesistono
alla partecipazione ma ne sono il risultator. E questa una bozza di «teoria materialistica
delle ideex» (Ivi: 97).

! Non da qualsiasi. Virno cita a, presso, con, tra, in, per (Ivi: 26) e con, per, tra, in, presso (Ivi: 86). Di fatto ¢
sviluppato principalmente il costrutto con e, successivamente, il costrutto con iz nella ripresa del discorso
aristotelico (I 138-145) e nel riferimento all’essere-nel-mondo heideggeriano. Sono (coerentemente?)
bypassate le proposizioni di —Virno vuole escludere il «dire qualcosa di un soggetto» (Ivi: 87) — e da — che
aprirebbe forse un imbarazzante quesito simil-metafisico sulla provenienza di tali prerogative dall’esterno.

171



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

Al soggetto umano — che vive nel paradosso di pre-esistere al possesso di cio che lo
costituisce come tale (cap. 6) — non spetta altro che «tenere a bada» (Ivi: 1406) tali
supplementi estrinseci che ba e non ¢; spetta riappropriarsi continuamente della sua natura,
senza riuscire a colmare il distacco — costitutivo — con essa.

Il testo affronta altri temi — I'amicizia (cap. 3) e la duplice natura, umana e divina che
Cristo ha (§ 5.8) — ed ¢ ricco, ovviamente, di argomenti, conseguenze, sfumature, apparati
collaterali a quanto sinteticamente riportato, che lasciamo ad un proficuo studio
individuale. Quanto scritto sopra ci serva come appoggio per quanto segue.

2. Metafisica “del distacco”

Probabilmente a Virno non piacera una metafisica del s#0 animale loquace, e forse il titolo
¢ pretenzioso, ma mi si conceda la forzatura. Cio che mi preme sottolineare, anzitutto, ¢
che nella tradizione filosofica occidentale sono stati gia tematizzati il “distacco” e I”’avere”
in un senso rigoroso, sistematico e, dal mio punto di vista, del tutto sorprendente. La
metafisica cui mi riferisco non “galleggia in bella vista sulla superficie” della storia della
filosofia e, se lo fa, ¢ o per pochi marinai nostalgici, o per motivi secondari (che talvolta
appalono primari), spesso non teoreticamente centrati. Quindi anzitutto il mio intento ¢
cercare di farla rientrare nella discussione contemporanea fuori 'ambito strettamente
specialistico che se la arroga. Sicuramente ¢ ardito e storiograficamente scorretto
chiamarla “metafisica del distacco” (sia per il merito, sia per la “scuola” che ad essa si rifa),
ma non lo ¢ etichettarla come metafisica della differenza reale e della distinzione di principio
tra essere (esse) ed essenza (essentia) — cui ¢ correlata la distinzione terminologica tra essere
(esse) e avere (habere). Mi sto riferendo alla metafisica della partecipazione di Tommaso
d’Aquino, nella straordinaria ermeneutica, non di scuola, di Cornelio Fabro (1911-1995).
E una dottrina sistematica che supera e Integra tutte le metafisiche della
partecipazione/emanazione da Platone in poi’, in quanto imperniata su una concezione
di essere zntensiva che non appartiene alla vulgata filosofica (e neanche a cursus studiorum
ministeriali). Mi ha sorpreso molto, leggendo il lavoro di Virno, trovare diversi punti di
contatto con questa impostazione, che pero nel suo testo “schizzano” verso una direzione
opposta e complementare, che qui vorrei tentare di mostrare (senza paura del contatto)*.

2 Per brevita rimando solo a Fabro (1939; 1960a; 1960b). Per la presentazione dell’intero progetto fabriano
e per la consultazione delle opere gia pubblicate si pud consultare il sito www.corneliofabro.org.

3 Sulla ricostruzione storico-teoretica della nozione in Tommaso d’Aquino, Fabro (1939) ¢ magistrale.

4 Mi ¢ stato fatto notare, in fase redazionale, che Virno ha trattato la questione metafisica (e logica e politica)
del rapporto tra Comune e Singolare in Virno (2010: 197-213), facendo riferimento alle posizioni di Scoto
e Simondon (non conoscevo questo capitolo al momento della stesura dell’articolo). Qui vorrei solo
specificare che se ¢’¢ una affinita tra quanto sostiene il nostro — ma non sono convinto che questa sia anche
la posizione di Scoto (su Simondon mi astengo), in merito alla differenza tra Comune e Universale, ossia
che nel Comune ¢’¢ una accezione potenziale-reale che nell’Universale si attenua — e quanto stiamo per dire
qui sulla potenza dell’essenza, ¢ proprio in merito al rapporto tra Comune e Singolare che rimane indecisa
la questione a Virno. Ossia su come il potenziale si realizza e come il singolare si comunizza, proptio in
termini di potenza e atto. E vero che ¢ insufficiente la coppia materia-forma a stabilitlo (nella duplice
scomposizione: ¢ insufficiente la materia aristotelica, ma anche la forma o becceitas di Scoto), perché entrambi
sono (nel senso di essenza o natura) la potenzialita da realizzare. E qui (sia per le sostanze materiali che per
gli angeli) che Vessere come atto di Tommaso ¢ decisivo: «’atto ¢ la realta ultima della potenzax» (Iv: 208) perché
ne ¢ anche la realta primaria, il “vero” ed “efficace” principinm individuationis. E Pessere, come diremo a breve,
che configura diversamente cio che X e Y hanno in comune, e ne fa dunque degli individui individuati. Essi
hanno qualcosa in comune che ¢ realmente in atto in essi non in virti del Comune, ma dell’atto. Il Comune
non deve gia essere formalmente molteplice, se si ha a disposizione un principio che “sa fare” la molteplicita
nella comunanza. L’individualita, cioe, non ¢ un fattore formale, ma reale. Purtroppo, la disamina precisa di
questo altro testo richiederebbe un ulteriore articolo.

172



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

2.1. Struttura della distinzione reale
Secondo Fabro, la distinzione reale tra essere ed essenza (tra loro in rapporto atto-potenza)
¢ la tesi centrale e propria della metafisica dell’aquinate (Fabro 2007: 42). L’ente (la
creatura) ¢, per costituzione, una composizione di due principi distinti, cui esso non si
identifica, ma per i quali ¢ il plesso reale per antonomasia: esse e Pessentia o, se piace,
Vessentia come actus formalis e Vesse come actus essendi. F. questa la “Diremtion” (divisione)
dell’essere in se stesso (Fabro 1960b: 216).
L’essere ¢ diviso in se stesso: da tenere ben presente questo dato teorico. Diviso perché
“caduto” dalla pienezza originaria e ora in composizione con cio che esso era (quod quid
erat esse), ossia 'essenza. Le forme, le qualificazioni, le essenze “una volta” non erano altro
che lo stesso essere nella sua pienezza: 'essere era la pienezza e la totalita delle perfezioni.
“Ora” invece ¢ diviso e, a seguito di questa Diremtion trascendentale, partecipa se stesso
attraverso la partizione, il filtro, la distinzione, che I'essenza stessa opera (essentia come
modo di essere). Essa ¢ la “gemella siamese” (per riprendere una espressione di Virno) di
tale spartizione intrinseca dell’essere; ¢ detta «secundum quod per eams et in ea ens habet
esse» (De Ente, c.1).

Tutto cio che ¢ dopo il primo ente, non essendo il suo essere, ha I'essere (esse) in
qualcosa di ricevuto (receptum); per il quale lo stesso essere ¢ contratto (contrabitur); e
cosi in qualsiasi [ente] creato, altro ¢ la natura della della cosa che partecipa essere,
altro ¢ lo stesso essere partecipato (De Spir. Creat., a. 1).

Qui chiamata con il suo equivalente natura, U'essenza ¢ il modo di ricevere essere, cui essa
“assegna”, “misura”, “determina” un grado qualitativo. Il senso di questo “qualitativo” ¢
il cuore (non quantitativo) della partecipazione: ¢ il modo parziale, ridotto, proporzionato di

avere qualcosa della perfezione dell’esse.

Ci troviamo quindi di fronte ad un vero parfecipare in senso metafisico, inteso come
un “partialiter habere”’, in quanto si oppone ad un habere “zofaliter’ e ad un “totaliter
esse” (Fabro 1939: 305).

A questa composizione trascendentale corrisponde una grammatica precisa che ha il suo
perno teoretico nel termine exs nella sua duplice funzione participiale e nominale. Lexs ¢,
infatti, il “portatore” dell’esse; ¢ il termine che esprime la realta costituita in atto (Iz De
Hebdom., lect. 2). «Come participio di esse, indica la sua attuazione, I'inserzione nella realta
effettiva» ed equivale sia a id guod est (cio che ¢€), sia a id guod habet esse (cio che ha I'essere),
in modo che: l'ente ¢ (cio che ¢) perché ha (ricevuto I'essere); Pente puo essere gualcosa
perché ha ricevuto I'essenza.

Cruciale la seguente specifica: avere pargialmente una formalita non esclude la predicazione
sostanziale (cfr. I L Boéth. De Hebdom.,lect. 3%), ossia de/ soggetto (la preposizione d esclusa
da Virno). Cio significa che si distinguono due livelli, metafisico e ontologico-
predicamentale, come fa acuta mente Fabro nella sua disamina: metafisicamente si Aa,
ontologicamente si ¢. I quali sono, rispettivamente, statico il primo, dinamico il secondo.
Qui Tommaso sta consentendo che nella sua metafisica si possa validamente affermare
che Paolo ¢ uomo (predicazione sostanziale), perché ba 'umanita ¢ ha I'essere che la
realizza 7z lui (partecipazione), pur non essendo egli né I'essere che ha, né la natura che
ha. Ma, una volta composti (o “sintetizzati”) in lui, ossia costituendolo come tale, Paolo ¢ la
composizione reale e distinta che lo struttura. Non perché egli sia univocamente la natura
(umana) che ha, né I'essere (univoco) che ha (in comune con tutti gli enti), bensi perché
egli ¢ la su#a natura (il modo proprio di essere nomo) e il suo essere (il modo proprio di essere
Paolo). 1’ente-Paolo ¢ infatti ormai “vivo e vegeto” tramite 'essere d7 Paolo e la natura

173



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

individualizzata d7 Paolo. Come cio sia possibile dirlo lo vedremo meglio piu avanti:
dipende dalla specifica e nuova nozione di esse che ¢ la novita assoluta del tomismo.
Intanto, a livello pre-individuale, tale grammatica metafisica ci informa anzitutto che la
predicazione con la copula (“X ¢ Y”) non ¢ simbiotica e statica in questa impostazione: al
contrario indica non solo lesito del ricevere, ma il possesso aztivo (questo il nodo cruciale)
dal punto di vista del ricevuto, di cio che si ¢ ricevuto (Uesse). Mentre la predicazione con
il verbo avere (“X ha Y”) indica il possesso szazzco dal punto di vista del ricevente, il “dato”
costitutivo metafisico.

Ora, lo sviluppo strutturale di questo “dualismo” di principio, #nferno e non estrinseco
all’ente, si articola coerentemente entro la sussistenza del medesimo. Ecco il riquadro
tomista dei “distacchi” reali.

LIVELLO METAFISICO ¢ssere — essenza

sostanza — accidenti forma — materia
LIVELLO ONTOLOGICO-

PREDICAMENTALE sostanza — facolta

facolta — atti

Come si legge?

A livello metafisico sappiamo che vi ¢ la differenziazione essere-essenza. L’essenza,
considerata per se stessa, ¢ la composizione di altri due principi (che si rapportano anch’essi
come atto-potenza): forma e materia. Entrambi realmente distinti e complementari nella
costituzione del sinolo. Entrambi che eccedono I'uno sull’altro, 'una come partecipata,
I'altra come partecipante. Se invece si considera I'essenza nel suo rapporto all’essere
allinterno dell’ente, allora la si considera sostanzializzata. Si hanno cosi altre due
“distacchi”: degli accidenti che zzeriscono ad essa (altezza, peso, colore degli occhi...);
delle facolta che partecipano della sostanza (linguaggio, amore...). Accidenti e facolta che
la sostanza ha; da una parte essi ricevono essere perché non sono enti (cio¢ non “esistono”
come cose separate e autonome); dall’altra la loro funzione ¢ quella di perfezionare
Iessenza. I’essenza si esprime, vive e si realizza in atto tramite accidenti e facolta. Ossia:
essere nomo non ¢ altro che agire in un determinato modo (quello delle facolta essenziali e
accidentali) fino al raggiungimento dell’attualita compiuta della formalita essenziale. Si
diventa, agendo, essenza che si ha, potendo dire, di volta in volta, “som0 uomo” ma non
ancora pienamente. Qui si verifica un altro ribaltamento della posizione virniana. Egli,
infatti, intuisce il distacco del soggetto dalla propria essenza tramite la r7flessione che un Io
attore esercita rispetto a sé stesso come spettatore. Nella posizione tommasiana, questo ¢
il cuore del concetto di essenza e, se si vuole, uno dei perni dell’antropologia metafisica:

tornare (redire) alla sua essenza non ¢ nient’altro che il sussistere della cosa in se stessa.
La forma, infatti, in quanto perfeziona la materia dando ad essa I’essere, in un certo
modo si effonde sopra di essa; in quanto veramente ha essere (babet esse) in se stessa,
in se stessa ritorna (S. Th. 1, q. 14, a. 2, ad 1um).

E detto nel /iber De Cansis, prop. 15, che ’azione ritorna nell’essenza dell’agente per
una certa riflessione, e cid comporta che la sua essenza ritorni a se stessa (ad seipsam
redire), cio¢ sia sussistente in se stessa (Super Sent, lib. 1,d. 17, q. 1, a. 5, ad 3um).

Tradotto in termini antropologici, questo tratto distintivo dell’essenza ¢ il “diventare

umani”. Esercitare la propria natura, ossia essere umani, non ¢ altro che “lavorare”, agire,
vivere, perché si torni ad essere, ossia s/ diventi (ontologicamente) quello che gia si ha

174



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

(metafisicamente), ma ancora non si ¢. Le facolta superiori dell’essenza, intelletto e
volonta, sono la cifra esatta di questa connotazione essenziale: sia perché sono in grado
di auto-riferirsi al soggetto (che 57 pensa, che s/ vuole) senza la mediazione di un organo
corporale (definizione medievale di zmmaterialita dellattivita spirituale; 1o spirito umano non
¢ altro che questa immaterialita; cfr. S. Th., I, q. 14, a. 1, co); sia perché questa loro attivita
realizza il diventare nomini. B Pesercizio delle attivita supetiori che consente alla natura non
solo di esprimersi (agire sequitur esse), ma di compiersi e attualizzarsi come tale (esse sequitur
agire). Infine, 'analoga distinzione delle facolta dagli atti (Fabro 1939: 321). Lascio ad una
lunga citazione di Fabro un riepilogo antropologico.

La nozione di partecipazione penetra ancora piu a fondo nella psicologia tomista ed
assume un senso piu predicamentale all'interno dell’anima stessa. [...] Per Lui le
diverse facolta dell’anima non sono dei pezzi isolati, 0 solo meccanicamente saldati,
ma sono principl operativi coagenti e subordinati entro un’unita funzionale che ¢ il
soggetto operante. Le facolta superiori devono quindi trovarsi a contatto con le
inferiori — o per essere precisi — la ragione deve trovarsi a contatto con le altre facolta
non per una connessione esteriore o limitata al momento dell’operazione, ma per
un’affinita ontologica permanente, che solo puo spiegare la connessione naturale e
subordinazione reale che si osserva di fatto. Anche questa volta S. Tommaso ricorre
alla nozione di “partecipazione”, la quale evidentemente ha un significato diverso,
secondo che viene applicata a facolta diverse che possono dipendere dalla ragione
(Iv: 278-279).

Analogamente a quanto sostiene Virno, la partecipazione lega insieme in una
strutturazione organica e coerente le facolta ze/ soggetto, ma non come “pezzi isolati”
esteriori che vengono utilizzati strumentalmente (come un martello, una penna...);
piuttosto per una “affinita ontologica permanente” che la partecipazione stessa, dinamica
e non statica, istituisce per via di contatto (tra livelli diversi) e non di distacco.

La creatura non va detta essere per partecipazione soltanto nell’ordine dell’essere
statico, sia sostanziale come accidentale, ma anche nell’ordine dell’operare, rispetto
agli atti e alle potenze prossime che li causano. La creatura non va detta “operare per
partecipazione” solo in senso causale trascendentale, come vuole il Neoplatonismo,
ma anche in senso soggettivo predicamentale, per mezzo di capacita e potenze che
sono realmente distinte tanto dalla sostanza, quanto dall’atto di essere partecipato.
[...] «Omne agens quod agit per suam essentiam est agens primum, ut dicit
Avicenna. Cuius ratio est quod omne secundum agens, agit iz quantum participat
aliquid, et ita agit per aliquid additum essentiae» (In I Sent., Dist. 3, q. IV, a. 2).

[...] € per la distinzione reale fra essenza ed atto di essere che vengono alla creatura
le altre distinzioni reali: fra sostanza e facolta, fra facolta e atti ¢ appunto per la
caratteristica della creatura come ente per partecipazione, che essa deve essere un agente
ed operante per partecipazione (lvi: 322-323).

11 riferimento ad Avicenna ¢ cruciale perché ¢ dall’autore arabo che Tommaso acquisisce
il tema centrale della distinzione essere-essenza, come il Fabro spiega magistralmente (Izz:
112-120), pur sviluppandolo in una direzione “non estrinsecista”, e tale riferimento credo
getti una connessione con il discorso virniano. Se, infatti, puo inserirsi 'opera di Virno in
continuita con quel filone che Bloch (1952) chiama sinistra aristotelica e che parte proprio
da alcune tesi di Avicenna’, allora questa metafisica della partecipazione che qui propongo

> Sottolineo il condizionale, perché non sono in grado di giudicare questa derivazione. Faccio riferimento
ad una presentazione on-line del testo di Vitno svoltasi alla presenza dell’autore il giorno 21/11/2020 e
reperibile su www.dinamopress.it. Il presentatore del dibattito, Francesco Raparelli, citando espressamente

175



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

non fara altro che riproporre quel dibattito pit antico in termini nuovi e, oggi come allora,

di “completare” o “ribaltare” (dipende dal grado di “avicennismo” che si assume)

quell'impostazione in una direzione che punta all’individualita e alla non univocita dell’essere.

Se invece Virno non risale fino al filosofo arabo, si prenda, come gia detto, questo scritto

come una inserzione — non richiesta — alle sue tesi, come una prospettiva di wefafisica
el essere umano connotata in senso tomista.

dell’ notata in senso tomist

2.2. Analisi linguistica
Tentiamo una disamina linguistica di quanto sovraesposto, per riportare sullo stesso
campo di Virno quellindagine troppo astratta. Elenchero una lista di termini e
proposizioni validi della metafisica tommasiana — per comodita di lettura tutte declinate
alla prima persona —, interpolate da commenti e precisazioni.

a) 10 non sono /essere, ma o essere;

b) io non sono /essenza, ma /o una essenza.
“Una volta” che sono costituito, permane la sintesi ¢ il distacco, per cui sono ¢ ho:

c) sono l’essenza che ho

d) sono l’essere che ho

e) ho l'essenza che sono

f) ho lessere che sono.
Come si passa dall’avere all’essere? E pura simmetria e interscambiabilita di termini?
Abbiamo detto: metafisicamente so. Ma poiché ricevo essere, non posso non essere.
Quell’avere che mi costituisce mi fa essere (cosi come I'avere il linguaggio mi fa parlare):
ontologicamente sono, perd non sono /essere, né estensivamente (tutti gli enti) né
intensivamente (la pienezza di tutte le attualita). Sono #n essere, cosi come il zode #
aristotelico riletto da Virno ¢ «nuda vita» (Virno 2020: 176). Il mitologema della #uda vita
¢ il correlato antropologico del “nudo” ente, ossia di “essere ## essere”. E se Virno si
impegna a distinguere e distaccare il possessore dal posseduto, ¢ perché impernia la
relazione solo tra individuo e natura, solo tra ente ed essenza (come Aristotele, del resto),
mentre in questa metafisica, il primo e basilare avere ¢ quello dell’esse, un avere che
trascendentalmente giustifica la mia esistenza di fatto (o meglio, I'atto di essere che
esercito), prima ancora di assegnarle un “contenuto reale” (priorita dell’atto sul
contenuto). Questo “nudo” ente, il Dasein heideggeriano, ¢ vero che ¢ «esonerato da ogni
requisito essenziale» (Ivi: 176), ma ¢ vero anche in prospettiva tommasiana che la sua
specifica ¢ «di avere sempre da essere il suo essere in quanto suo» (lvi: 178). L’aggettivo
possessivo — che Virno incredibilmente ignora nella sua disamina linguistica sull’avere,
eccezion fatta che per 'amico — si puo intendere con quella connotazione economico-
politica propria di altri tempi e speculazioni. Esprime la “proprieta privata” che ’ente ha
di cio che lo costituisce come tale, che lo fa soggetto, individuo, titolare di un corpo, una
facolta di linguaggio, di una biografia... Ma non perché avanza un diritto con 'arroganza
tipica del possidente; piuttosto con la givia di chi ha ricevuto un dono’. Anche qui
intravedo un ribaltamento. Il soggetto di Virno prende per sé le caratteristiche dell'umano,

Bloch e il suo testo, inserisce Virno in quel filone di pensiero. Ma va detto, per precisione, che Virno non
conferma né smentisce esplicitamente questa appartenenza.

¢ Forse ¢ proprio questo il motivo per cui Virno non utilizza ’'aggettivo possessivo rispetto alle prerogative
essenziali dell’'uomo.

7 L’analogia tra la partecipazione metafisica e quella etica ¢ illuminante sul senso del termine. Nel partecipare
le tonalita emotive buone, positive, nobili, si ottiene I'effetto che esse non si attenuano o dividono, ma si
accrescono. Qui il condividere-partecipare diventa un moltiplicare. Proprio come lesse — vettore di tutte le
petfezioni — che, partecipandosi, non si centellina, ma rimane intatto e sorgivo nella sua attualita, che ¢
Pattualita delle perfezioni che partecipa.

176



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

ma ha remore nel dire che sono “sue”. Se le arroga (con la forza? Con la disperazione?)
ma poi mantiene una sorta di riserbo nel pronunciare 'aggettivo possessivo. Il soggetto
tommasiano riceve la sua essenza come fosse un dono dalla trascendenza: un dono cosi
“vitale” che non teme di dire suo. Questo possesso coincide con il suo stesso sussistere.
Cosi si puo dire:

2) 1o sono il mio essere

h) io sono la mia essenza.
Mio ¢ il modo con cui questo possesso mi ha costituito, ma non perché me ne approprio
avido e bisognoso; piuttosto perché I’ho ricevuto non come dono generico, ma come un
esito del tutto particolare. Io sono quel particolare, nuovo ed originale risultato di una
composizione, formalmente uguale a Paolo, esistenzialmente distinto da lui e da ogni
altro. Dunque non solo il “prelievo utilizzante” della wia essenza e del wio essere (che
sarebbe comunque un o prelievo, a meno che Virno non intenda che utilizziamo #u# e
allo stesso modo le medesime prerogative), ma il modo individuale che mi fa soggetto
utilizzante. L’ente concreto media 'universalita e la pienezza delle formalita trascendentali
sia in un senso quantitativo (poco idoneo), ma soprattutto qualitativo: io #on realizzo in
me la pienezza formale né della mia natura, né dell’essere che essa filtra. Quindi
propriamente 7on sono 'essenza che ho, se non in quanto essa ¢ zza. Io non sono /uomo,
bensi la mwia umanita, i1 mio modo di essere-uomo; sono la mia franceschita. Ho la natura
umana, ho lessere, e per questo sono un nomo, nel modo che mi individua come Francesco.
E l'onto-genesi dell'individuo il risultato della partecipazione e dunque la chiave del
distacco, che viene realizzato e colmato #e/ soggetto. Questo avviene in virtu di quel
“nuovo concetto di atto” correlato a//esse, citato prima da Fabro, di cui ora dobbiamo dire
qualcosa.

3. Metafisica “del profondo”

Sono due le novita assolute attribuibili alla speculazione metafisica tommasiana: i)
I'implementazione della coppia atto-potenza nella dimensione trascendentale, ossia di
costituzione dell’ente, come abbiamo visto, che autotizza a connotare essere come atfo
(esse ut actus e, ovviamente, essentia ut potentia) in un senso intensivo; it) una “collocazione”
intima e profonda dell’essere nell’ente.

3.1. Essere come atto “intenso”
“Parlare”, “camminare”, “amare”, sono verbi che esprimono una azione; cosi anche
“essere” ¢ un verbo che esprime una azione, esprime Uazto di essere (actus essendi) che ogni
ente esercita. Esso ¢ I'atto basilare, che conferisce realta a tutti gli altri atti che il soggetto
metafisico compie. Tecnicamente, esso ¢ Uattualita di essi.

ipsum esse est perfectissimum omnium, comparatur enim ad omnia ## actus; nihil enim
habet actualitatem, nisi inquantum est. Unde ipsum esse est actualitas omnium rerum
et etiam ipsarum formarum (5. Th., Iz, q. 4, a. 1, ad 3um).

Ogni azione e atto sono sostenuti, nella loro realta e nel loro esercizio, dall’atto di essere.
Infatti, “prima” — in senso metafisico — di parlare, di camminare, di amare...io sono. Anzi,
queste azioni sono tutte specificanti un certo 7zodo di essere che a posteriori denominiamo
essenza, o forma, o perfezione. Come infatti, nell’aristotelismo autentico, la forma ¢ il
risultato di un plesso di azioni causali che determinano il fissarsi di essa (la bianchezza ¢
il risultato dell’imbiancare; 'umanita ¢ il risultato di una serie di azioni “umane”), cosi
Iessenza — termine metafisico che concepiamo istintivamente in modo statico, pre-
determinato — ¢ il risultato del modo di “agire” dell’essere. In questo senso ¢ potenza: ¢ il

177



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

poter agire dell’essere in un certo modo che, a posteriori, configura una fissita e regolarita
che chiamiamo “essenza”. Cio vale per tutte le formalita. Ma allora ecco spiegato, anche
in termini linguistici, la convivenza di essere ed avere, di nomi concreti e nomi astratti.
Consideriamo:

1)  somo uomo e ho 'umanita

j)  somo corporeo e ho un corpo

k) sono loquace e /o il linguaggio.
Esse sono espressioni che evidenziano la composizione complementare di essere +
formalita. La prima (“sono uomo”, “sono corporeo”...) esprime la dimensione dinamica,
“vitale”; P'altra (“ho 'umanita”, “ho un corpo”...) la dimensione “statica”, il dato di fatto
strutturato di una prassi consolidata. Infatti sono corporeo coinvolge e comporta tutta una
serie di conseguenze concrete (provo fame, provo pulsioni, sono limitato...) che
Pespressione ho un corpo racchiude in maniera sintetica. Avere il “linguaggio” — tanto piu
se si intende il linguaggio come qualcosa di “esistente” — non afferma altro che il possesso
di un qualcosa inteso come un tutto, che appunto si prende e da fuori, e che non afferisce
in nulla alla propria soggettivita. E un risultato, non una prassi. In questa metafisica ¢ il
verbo “essere” ad esprimere attivita, dinamismo, prassi, mentre “avere” assoluta stabilita.
Sono saggio ¢ il risultato di una serie di atti che portano come risultante generica “la
saggezza’, che in me si realizza in un certo modo. Sono saggio perché faccio delle azioni
che “si fissano” astrattamente come saggezza. Non la prelevo da fuori, ma la “costruisco”
da dentro, la realizzo attraverso un complesso di attivita. Concretamente sozo saggio;
astrattamente /o saggezza. Il participio esprime in maniera esemplare sia la dinamica che
la statica. Dinamicamente il camminante & colui che cammina, ossia colui che si trova
nell’atto di camminare; il parlante ¢ colui che parla, ossia colui che si trova nell’atto di
parlare; 'ente ¢ cio che ¢, ossia cio che si trova nell’atto di essere (actus essends). Staticamente
il camminante ¢ colui che partecipa di un camminare perfetto ed esemplare, che ¢
ovviamente una astrazione dai tanti camminanti reali. Idem per il parlante e le altre
formalita. Cio non vale per l'ultima formalita, perché essa ¢ la prima e fondamentale di
tutte, e che quindi solo in un senso ¢ una astrazione, mentre nell’altro senso ¢ la realta piu
reale che c’¢: essere stesso. L’ente ¢ colui che partecipa dell’essere perfetto, non in quanto
astrazione, ma in quanto principio della realta, da cui derivano tutti i concreti e dunque
tutti gli astratti. “Alle spalle” di ogni avere e di ogni essere particolare, c’¢ I'essere stesso
(ipsum esse), pienezza di ogni attualita e atto di ogni formalita.
Un punto mi ha colpito molto nella lettura di Avere: se il costrutto col verbo avere deriva
da o ¢ la traduzione di un piu arcaico costrutto del verbo essere (“essere a”), allora essere ¢
piu fondamentale di avere. A me sembra consequenziale questo fatto linguistico: Virno lo
bypassa tranquillamente. Questo punto ha un perfetto correlato in quanto detto finora,
ossia: si diventa quello che gia si ha/¢. Questo ¢ profondamente cotretto nella teotia
aristotelico-tomista delle facolta (essenziali e accidentali) dell'uomo, prerogative che,
secondo Virno, si hanno. Esse, infatti, analogamente agli accidenti inerenti alla sostanza,
hanno la funzione di perfezionare 1l soggetto, di attuare le sue potenzialita, di aprirlo alle
relazioni partecipative con I'universo degli altri enti, per scambiare essere con ’esterno.
In definitiva, per farlo diventare cio che (gia) ¢, ma non compiutamente. Questo ¢ il senso
dell’eccedenza del partecipato sul partecipante. Il soggetto partecipante esprime il suo
essere, agisce, lavora... per diventare pienamente cio che ¢ per essenza (e per biografia),
che ¢ un altro modo di dire: tornare continuamente su di sé o “riappropriarsi” della
propria natura. La costruzione arcaica “Y ¢ 2 X trova cosi la sua giustificazione: se avere
(la natura) deriva da essere (esse), ad esso ritorna.
Solo che queste prerogative, questo enorme credito che il soggetto ha, non ¢ esterno a lui,
ma profondo e interno.

178



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

3.2. Essere come il piu intimo

C’¢ un modo tanto tradizionale quanto spontaneo di pensare il rapporto tra il singolare e
l'universale, tra il concreto esistente e le perfezioni generiche che gli si attribuiscono:
tramite una astrazione ascensionale che dimentica le particolarizzazioni e amplia in senso
estensionale gli universali sempre di pit. In questa via, tanto piu si sale in astrazione tanto
piu si allarga il cerchio e la sua capacita contenente (nascono cosi le varie “teorie delle
idee”). Poi c’¢ il modo propriamente metafisico, che non ha a che fare con 1 gradi di
estensionalita, ma con /7ntensita del reale, con una gerarchia di livelli che non sale verso
I'alto (perdendo, dunque, sempre piu la realitas), ma andando verso il “cuore” di esso. Cosi
ci insegna Tommaso d’Aquino quando afferma — in maniera assolutamente unica e
sorprendente — Desse ¢ cio che c’¢ di «piu intimo e di piu profondo» nell’ente (§. 1., Ia,
g. 8,a. 1, co) — da qui I'espressione metafisica “del profondo”. Esso «inerisce» alla cosa al
massimo grado, perché la inabita con «veemenza», con ardore (In De Causis, lect. 4), e le
«conviene immediatamentey (De Anima, a. 9, co). Poiché ¢ leffetto primo della Causa
prima, ¢ cio che c’¢ di «piu anticon (In De Causis, lect. 4) nell’ente. E, come dice Fabro,
«’energia primordiale partecipata che sostiene ['ente| sul nulla» (Fabro 1969: 43).

Cosi, al modo freddo e astratto di concepire I'essere, come formalita piu “rarefatta” di
tutte perché piu universale — o, il che ¢ lo stesso, meno determinata di tutte e dunque
comune (univoca) ad ogni realta — si contrappone un modo caldo e profondo di
intenderlo, come I'energia che sostiene il reale (¢ Pessere che sostiene il soggetto, non il
soggetto che deve #rattenere cio che si accaparra dal di fuori). Ecco un grafico esplicativo.

esse
Paolo

vivere

intelligere humanitas

intelligere
vivere

[S)
VESSE

A sinistra il processo dell’astrazione dal “dentro” di Paolo verso I'esterno ideale. A destra
il depositarsi dell’esse al “fondo” di Paolo, in maniera radicale, forte, proprio perché, in
quanto atto intenso, riesce ad arrivare “piu al centro” di esso: riesce a fondarlo. E inoltre,
mentre si deposita a questo punto profondo, si stratifica a livelli diversi che sono le
dimensioni fondamentali del soggetto umano (ossia i vari cerchi del grafo) che I'essere
insctive nel processo di onto-genesi. Queste formalita/prerogative non si realizzeranno in
esso secondo tutta la pienezza della loro portata (non c¢’¢ in Paolo #u#ta la ricchezza reale
dell’'umanita o dell’intelligenza. . .): saranno dunque partecipate nella misura della capacita
contenitiva dell’ente concreto. E dunque si instaurera, a livello strutturale, una differenza
e un distacco tra cio che si ¢ e cio che si ha; una non piena coincidenza che produce quella
esperienza psicologica, linguistica, noetica (perché ontologica) del distacco da sé.

Quello che vogliamo dire, in contrappunto a Virno, ¢ che la scissione de/ soggetto (la
scissione che il soggetto ¢) ¢ interiore, non esterna o prodotta per somma di parti dal di
fuori. Ma il soggetto tenta di colmarla essendo quello che ba, e diventando, nel tempo, quello
di cui partecipa, perfezionando, nei limiti possibili, le perfezioni che gia possiede 7 sé. Le
fa sue perché sono sue. Non per un possesso estrinseco, ma per costituzione. Esse sono se
stesso. E per questo puo utilizzatle, pud esprimersi/esprimetle, liberatrle. L’aggettivo
possessivo insorge quando il soggetto, Paolo, ricevuto l'essere dall’esterno come un
possedimento statico, inizia ad essere, ossia a vivere, pensare, mangiare, amare, patlare...

rein) humanitas
Paolo

179



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

Inizia a liberare quello che ha, nell’esercizio attivo di esso; e poiché ha Iessere, inizia ad
essere sempre piu, in un processo che si svolge nel tempo, se stesso. Diventa se stesso.
Ma come dunque posso dire o all’essere e all’essenza che ho? Come si individuano?
Come mi individuo? Qui entra in gioco quell’znfensita che abbiamo citato piu volte, e che
¢ un ulteriore punto originale del tomismo autentico. Spieghiamola per metafora “liquida”
(come fa anche Tommaso, ma senza cadere nel tranello di uno “stesso” liquido asettico —
Pacqua — raccolto in contenitori differenti — le forme). L’essere, come lo stiamo
intendendo, ¢ qualcosa di super-denso, super-energetico, del tutto pieno di realta. Esso
ha in sé (ed ¢) tutte le perfezioni (vita, intelligenza, bonta...) e tutte al massimo grado.
Quando “decade” dalla sua pienezza® appunto si partecipa, ossia si filtra, sotto vari
dimensioni e aspetti, proprio perché nessun partecipante ha tutto e totalmente I'essere
pieno (questo ¢ il significato della partecipazione considerato fino ad ora). Ci sono dei
“macro filtri” che sono le essenze, che dunque distinguono dei modi ben delimitati ed
escludentesi di ricevere essere (il modo corporeo, il modo animale, il modo umano...).
Poi ci sono tutta una serie di altre formalita “trasversali”’, comuni a essenze diverse (quelle
che danno spessore a tutte le predicazioni del linguaggio: agli aggettivi, ai predicati...), che
possiamo intendere come dimensioni, gradazioni, aspetti dell’esse, che in esso sono al
massimo grado, mentre negli enti arrivano filtrate e patzializzate. Questa densita infinita’
dell’essere, che Tommaso chiama znfensita, riesce a gradualizzarsi per ciascun ente, proprio
in quanto infinita. E come se in ogni ente vi sia un distillato di questa densita che, a
seconda del macro-filtro essenziale, ha una gradazione piu o meno alta di certe formalita
(proprieta, attributi, prerogative...). E a loro vota queste sono ulteriormente graduate in
ciascun singolo. Ciascuno, cio¢, ¢ uomo, ¢ loquace, ¢ intelligente. .. in un modo allo stesso
tempo formalmente simile agli altri ma anche realmente unico e distinto. Tutte le
sfumature del reale sono le sfumature dell’esse, che riesce ad attualizzarsi differenziandosi
e, in tal mondo, individuando i concreti che possono dire: “mio”. In questo senso io non
sono 'essere né I'essenza che ho, bensi sono il 7o essere e la mia essenza composti, ossia
sono la franceschita che mi individua. E non c’¢ niente di statico o simbiotico nel dire che
sono quello che sono, poiché il wio essere dentro di me ¢ un possesso attivo. Io divento,
esercitando il mio essere tramite le sue espressioni fenomeniche macroscopiche, quello
che /o per costituzione e tendo ad essere. Tutti 1 “distacchi” interiori (che psicologicamente
rimandano ad una pienezza dell’essere mai avuta, mai ottenibile, e dunque ad una
contingenza radicale), si affrontano e talvolta si colmano, percio, dal di dentro.

Inutile dire che questo percorso di “discesa” che abbiamo descritto, lo rinveniamo al
contrario come un percorso di “risalita”, che ha il suo cominciamento solamente dalla
multiforme e ricca realta del reale, la quale risulta, ad ogni livello, non coincidere
totalmente con quello che realizza. E appunto la partecipazione reale all’'intensita dell’esse
che istituisce la partecipazione linguistico-noetica tramite cui possiamo parlare di essa.

8 Perché decada o intenda comunicarsi, qui non ci interessa.
% Sul rapporto tra tipi di infinito e individuazione si puod vedere Panizzoli (2021: 351-369). Ritengo sia
proprio un certo concetto di infinito intensivo la chiave di volta e il fondamentale principinm individnationis.

180



RIFL (2025) 1: 170-181
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01

Bibliografia

Bloch, Ernst (1952), Avicenna e la sinistra aristotelica, trad.it., N. Alessandrini, a cura di,
Mimesis, Milano-Udine, 2018.

Fabro, Cornelio (1939), La nozione metafisica di partecipazione secondo San Tommaso d’Aquino,
EDIVI, Roma, 2005.

Fabro, Cornelio (1960a), Partecipazione e causalita secondo San Tommaso d’Aquino, EDIVI,
Roma, 2010.

Fabro, Cornelio (1960b), Breve introduzione al tomismo, EDIVI, Roma, 2007.

Panizzoli, Francesco (2021), «Il principio d’individuazione ad wmentem Thomae: una
questione di infinitiv, in Gregorianum, vol. 102/2, pp. 351-369.

Virno, Paolo (2010), E cosi via, all’infinito. Logica e antropologia, Bollati Boringhieri, Torino.

Virno, Paolo (2020), Avere. Sulla natura dell'animale loguace, Bollati Boringhieri, Torino.

181



