
RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

170 

Avere l’essere. Per una metafisica dell’animale loquace. Inserzioni a 
Paolo Virno. 

Francesco Panizzoli 
Istituto Superiore di Scienze Religiose “Ecclesia Mater” Roma 
Pontificia Università Lateranense 
panizzolifra@gmail.com 

Abstract In his last work, Virno proposes a material anthropology “of detachment”: man 
is not his essence, his faculties (body, consciousness, upright posture, neoteny, faculty of 
language...), but he has them, taking them continuously within an inexhaustible dualism 
that constitutes his subjectivity. This having is a Platonic participating revisited in terms 
of praxis: man uses his essential (and non) prerogatives. I would like to overturn Virno’s 
discourse and lay the groundwork for a complementary approach. First by presenting 
Thomas Aquinas’ metaphysics of participation as an authentic metaphysics “of 
detachment”. Then by focusing on a central theoretical point of such a metaphysics, the 
esse ut actus connoted as ‘intense’ and ‘intimate’, which displaces Virno’s cleavages and 
praxis within the subject. There is a metaphysical, logical, ontological, and practical 
priority of being over having. 

Keywords: to be, to have, participation, identification, intensity 

Received 24 11 2024; accepted 17 05 2025. 

0. Introduzione 
È stato recentemente pubblicato un nuovo, coinvolgente e profondo lavoro da Paolo 
Virno, intitolato Avere. Sulla natura dell’animale loquace (Virno 2020).  
Come già indica il titolo, si tratta di una disamina linguistica del verbo “avere” (greco: 
échein) e del suo principale costrutto “gemello” “partecipare” (greco: metéchein), che 
istituisce una antropologia materialistica “del distacco”. L’uomo non è la sua essenza, le 
sue facoltà (corpo, coscienza, postura eretta, neotenia, facoltà di linguaggio…), bensì le 
ha, prelevandole continuamente all’interno di un dualismo inesauribile che costituisce la 
sua soggettività: egli è «creditore della propria essenza» come una «ipoteca sull’avvenire» 
(Ivi: 194); la accoglie, la preleva, si lascia contagiare, la usa di continuo – non le possiede 
ma ne partecipa – senza remore di sorta, e proprio per questo è al contempo debitore 
delle sue prerogative senza poter mai saldare il conto. 
Profondamente stimolato dalla prolusione virniana, dopo averne riassunto molto 
brevemente i punti salienti (§ 1), vorrei ribaltare completamente il discorso e gettare le 
basi per una impostazione del tutto complementare. Anzitutto presentando una tradizione 
più ampia (cui il nostro non si rifà) che in maniera parossistica chiamo metafisica “del 
distacco” (§ 2). Poi focalizzando l’attenzione su un punto teorico derimente tale metafisica 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

171 

che, sempre forzando la mano, ribattezzo metafisica “del profondo” (§ 3). Come recita il 
sottotitolo, sono inserzioni non richieste all’opera di Virno, dal punto di vista di una 
particolare impostazione sistematica che qui presento così: una metafisica “del distacco” 
che si ribalta in metafisica “del profondo”. Vediamo in che termini. 
 
 
1. Ripercorrere il filo 
Il percorso delineato da Virno ha come filo conduttore il linguaggio che mostra ed 
istituisce lo schema fondamentale dell’avere. Benveniste – importante tassello teorico 
dell’autore – sostiene che il costrutto “X ha Y” sia uno sviluppo del più arcaico “Y è a X”, 
in cui viene meno tanto la nozione di predicato (che si sposta in posizione di soggetto), 
quanto di soggetto, poiché declinato al dativo. «A occupare il centro della scena […] è la 
relazione come tale» (Ivi: 23) in cui “essere a” congiunge termini eterogenei ed estrinseci. 
Così all’«egemonia della copula ‘è’» (Ivi: 16) e alla sua funzione identitaria e simbiotica 
(logica proposizionale degli enunciati dichiarativi) si sostituisce una logica «preposizionale» 
(Ivi: 87), che mostra «la forma logica dell’avere», ossia «il verbo ‘essere’ unito a, e vincolato 
da, qualsiasi preposizione» (Ivi: 26)1. È dunque il linguaggio a imbastire e «imporci una 
relazione estrinseca con la nostra vita» (Ivi: 28): l’uomo constata che il senso ha una 
denotazione, senza coincidere affatto con essa; poi applica tale forma logica dell’avere alla 
sua vita, alle azioni, ai pensieri, ai sentimenti… che sono a lui. Infine, ritrova negli 
enunciati linguistici in cui compare il verbo avere la manifestazione del distacco da quanto 
gli appartiene, «un distacco […] che contraddistingue l’intera esperienza della specie Homo 
sapiens» (Ibidem).  L’avere è la modalità fondamentale dell’antropologia che il linguaggio 
palesa ed istituisce allo stesso tempo, sottomettendosi esso stesso alla regola che 
promulga. «Il linguaggio che genera la categoria dell’avere […] è anche, a un tempo, 
qualcosa che abbiamo […]; possediamo l’organo che rende possibile il possesso; […] 
sperimentiamo un distacco nei confronti di ciò che fomenta sistematicamente il distacco», 
(Ivi: 37).  
Virno rafforza il suo discorso su “addentellati teorici” «galleggianti in bella vista sulla 
superficie della storia della filosofia» (Ivi: 120): su tutti una rivisitazione della nozione di 
partecipazione (méthexis) platonica (cap. 4) in un senso materialista-pragmatico: la 
relazione estrinseca tra il soggetto X e Y (disposizioni biologiche, abilità, affetti, etc.) che 
il verbo avere esprime in maniera statica (“X ha Y”), «obbliga il possessore ad agire nei 
confronti della cosa posseduta: più precisamente lo obbliga ad attingerla, a utilizzarla, 
insomma a prendervi parte» (Ivi: 92). Senza il “partecipare”, l’ “avere” rimarrebbe un 
verbo insaturo, manchevole, non esprimente «uno stato soggettivo, un atteggiamento, una 
disposizione» (Ivi: 92). La partecipazione, quindi, è prassi. «Consiste in un insieme di azioni 
con le quali ci si appropria di ciò che già si ha» (Ivi: 93); essa fronteggia qualcosa di ricevuto 
– la Y – cercando di colmare il distacco che il soggetto vive con la sua natura e le sue 
facoltà. Ciò che il soggetto attinge ed utilizza, è qualcosa di separato, autonomo e non-
identico (al partecipante) al modo platonico, ma ribaltato dal punto di vista del rapporto 
tra modo di essere delle idee e azione del partecipare: «la partecipazione a ciò che si ha 
[…] assegna a ciò che si ha i caratteri salienti delle idee» (Ivi: 99); «le idee non preesistono 
alla partecipazione ma ne sono il risultato». È questa una bozza di «teoria materialistica 
delle idee» (Ivi: 97). 

 
1  Non da qualsiasi. Virno cita a, presso, con, tra, in, per (Ivi: 26) e con, per, tra, in, presso (Ivi: 86). Di fatto è 
sviluppato principalmente il costrutto con a e, successivamente, il costrutto con in nella ripresa del discorso 
aristotelico (Ivi: 138-145) e nel riferimento all’essere-nel-mondo heideggeriano. Sono (coerentemente?) 
bypassate le proposizioni di –Virno vuole escludere il «dire qualcosa di un soggetto» (Ivi: 87) – e da – che 
aprirebbe forse un imbarazzante quesito simil-metafisico sulla provenienza di tali prerogative dall’esterno.  



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

172 

Al soggetto umano – che vive nel paradosso di pre-esistere al possesso di ciò che lo 
costituisce come tale (cap. 6) – non spetta altro che «tenere a bada» (Ivi: 146) tali 
supplementi estrinseci che ha e non è; spetta riappropriarsi continuamente della sua natura, 
senza riuscire a colmare il distacco – costitutivo – con essa. 
Il testo affronta altri temi – l’amicizia (cap. 3) e la duplice natura, umana e divina che 
Cristo ha (§ 5.8) – ed è ricco, ovviamente, di argomenti, conseguenze, sfumature, apparati 
collaterali a quanto sinteticamente riportato, che lasciamo ad un proficuo studio 
individuale. Quanto scritto sopra ci serva come appoggio per quanto segue. 
 
 
2. Metafisica “del distacco” 
Probabilmente a Virno non piacerà una metafisica del suo animale loquace, e forse il titolo 
è pretenzioso, ma mi si conceda la forzatura. Ciò che mi preme sottolineare, anzitutto, è 
che nella tradizione filosofica occidentale sono stati già tematizzati il “distacco” e l’”avere” 
in un senso rigoroso, sistematico e, dal mio punto di vista, del tutto sorprendente. La 
metafisica cui mi riferisco non “galleggia in bella vista sulla superficie” della storia della 
filosofia e, se lo fa, è o per pochi marinai nostalgici, o per motivi secondari (che talvolta 
appaiono primari), spesso non teoreticamente centrati. Quindi anzitutto il mio intento è 
cercare di farla rientrare nella discussione contemporanea fuori l’ambito strettamente 
specialistico che se la arroga. Sicuramente è ardito e storiograficamente scorretto 
chiamarla “metafisica del distacco” (sia per il merito, sia per la “scuola” che ad essa si rifà), 
ma non lo è etichettarla come metafisica della differenza reale e della distinzione di principio 
tra essere (esse) ed essenza (essentia) – cui è correlata la distinzione terminologica tra essere 
(esse) e avere (habere). Mi sto riferendo alla metafisica della partecipazione di Tommaso 
d’Aquino, nella straordinaria ermeneutica, non di scuola, di Cornelio Fabro (1911-1995)2. 
È una dottrina sistematica che supera e integra tutte le metafisiche della 
partecipazione/emanazione da Platone in poi3, in quanto imperniata su una concezione 
di essere intensiva che non appartiene alla vulgata filosofica (e neanche a cursus studiorum 
ministeriali). Mi ha sorpreso molto, leggendo il lavoro di Virno, trovare diversi punti di 
contatto con questa impostazione, che però nel suo testo “schizzano” verso una direzione 
opposta e complementare, che qui vorrei tentare di mostrare (senza paura del contatto)4. 

 
2 Per brevità rimando solo a Fabro (1939; 1960a; 1960b). Per la presentazione dell’intero progetto fabriano 
e per la consultazione delle opere già pubblicate si può consultare il sito www.corneliofabro.org.  
3 Sulla ricostruzione storico-teoretica della nozione in Tommaso d’Aquino, Fabro (1939) è magistrale. 
4 Mi è stato fatto notare, in fase redazionale, che Virno ha trattato la questione metafisica (e logica e politica) 
del rapporto tra Comune e Singolare in Virno (2010: 197-213), facendo riferimento alle posizioni di Scoto 
e Simondon (non conoscevo questo capitolo al momento della stesura dell’articolo). Qui vorrei solo 
specificare che se c’è una affinità tra quanto sostiene il nostro – ma non sono convinto che questa sia anche 
la posizione di Scoto (su Simondon mi astengo), in merito alla differenza tra Comune e Universale, ossia 
che nel Comune c’è una accezione potenziale-reale che nell’Universale si attenua – e quanto stiamo per dire 
qui sulla potenza dell’essenza, è proprio in merito al rapporto tra Comune e Singolare che rimane indecisa 
la questione a Virno. Ossia su come il potenziale si realizza e come il singolare si comunizza, proprio in 
termini di potenza e atto. È vero che è insufficiente la coppia materia-forma a stabilirlo (nella duplice 
scomposizione: è insufficiente la materia aristotelica, ma anche la forma o hecceitas di Scoto), perché entrambi 
sono (nel senso di essenza o natura) la potenzialità da realizzare. È qui (sia per le sostanze materiali che per 
gli angeli) che l’essere come atto di Tommaso è decisivo: «l’atto è la realtà ultima della potenza» (Ivi: 208) perché 
ne è anche la realtà primaria, il “vero” ed “efficace” principium individuationis. È l’essere, come diremo a breve, 
che configura diversamente ciò che X e Y hanno in comune, e ne fa dunque degli individui individuati. Essi 
hanno qualcosa in comune che è realmente in atto in essi non in virtù del Comune, ma dell’atto. Il Comune 
non deve già essere formalmente molteplice, se si ha a disposizione un principio che “sa fare” la molteplicità 
nella comunanza. L’individualità, cioè, non è un fattore formale, ma reale. Purtroppo, la disamina precisa di 
questo altro testo richiederebbe un ulteriore articolo. 
 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

173 

2.1. Struttura della distinzione reale 
Secondo Fabro, la distinzione reale tra essere ed essenza (tra loro in rapporto atto-potenza) 
è la tesi centrale e propria della metafisica dell’aquinate (Fabro 2007: 42). L’ente (la 
creatura) è, per costituzione, una composizione di due principî distinti, cui esso non si 
identifica, ma per i quali è il plesso reale per antonomasia: l’esse e l’essentia o, se piace, 
l’essentia come actus formalis e l’esse come actus essendi. È questa la “Diremtion” (divisione) 
dell’essere in se stesso (Fabro 1960b: 216). 
L’essere è diviso in se stesso: da tenere ben presente questo dato teorico. Diviso perché 
“caduto” dalla pienezza originaria e ora in composizione con ciò che esso era (quod quid 
erat esse), ossia l’essenza. Le forme, le qualificazioni, le essenze “una volta” non erano altro 
che lo stesso essere nella sua pienezza: l’essere era la pienezza e la totalità delle perfezioni. 
“Ora” invece è diviso e, a seguito di questa Diremtion trascendentale, partecipa se stesso 
attraverso la partizione, il filtro, la distinzione, che l’essenza stessa opera (essentia come 
modo di essere). Essa è la “gemella siamese” (per riprendere una espressione di Virno) di 
tale spartizione intrinseca dell’essere; è detta «secundum quod per eam et in ea ens habet 
esse» (De Ente, c.1).  
 

Tutto ciò che è dopo il primo ente, non essendo il suo essere, ha l’essere (esse) in 
qualcosa di ricevuto (receptum); per il quale lo stesso essere è contratto (contrahitur); e 
così in qualsiasi [ente] creato, altro è la natura della della cosa che partecipa l’essere, 
altro è lo stesso essere partecipato (De Spir. Creat., a. 1). 

 
Qui chiamata con il suo equivalente natura, l’essenza è il modo di ricevere essere, cui essa 
“assegna”, “misura”, “determina” un grado qualitativo. Il senso di questo “qualitativo” è 
il cuore (non quantitativo) della partecipazione: è il modo parziale, ridotto, proporzionato di 
avere qualcosa della perfezione dell’esse. 
 

Ci troviamo quindi di fronte ad un vero partecipare in senso metafisico, inteso come 
un “partialiter habere”, in quanto si oppone ad un habere “totaliter” e ad un “totaliter 
esse” (Fabro 1939: 305). 

 
A questa composizione trascendentale corrisponde una grammatica precisa che ha il suo 
perno teoretico nel termine ens nella sua duplice funzione participiale e nominale. L’ens è, 
infatti, il “portatore” dell’esse; è il termine che esprime la realtà costituita in atto (In De 
Hebdom., lect. 2). «Come participio di esse, indica la sua attuazione, l’inserzione nella realtà 
effettiva» ed equivale sia a id quod est (ciò che è), sia a id quod habet esse (ciò che ha l’essere), 
in modo che: l’ente è (ciò che è) perché ha (ricevuto l’essere); l’ente può essere qualcosa 
perché ha ricevuto l’essenza.  
Cruciale la seguente specifica: avere parzialmente una formalità non esclude la predicazione 
sostanziale (cfr. In l. Boëth. De Hebdom., lect. 3a), ossia del soggetto (la preposizione di esclusa 
da Virno). Ciò significa che si distinguono due livelli, metafisico e ontologico-
predicamentale, come fa acuta mente Fabro nella sua disamina: metafisicamente si ha, 
ontologicamente si è. I quali sono, rispettivamente, statico il primo, dinamico il secondo. 
Qui Tommaso sta consentendo che nella sua metafisica si possa validamente affermare 
che Paolo è uomo (predicazione sostanziale), perché ha l’umanità e ha l’essere che la 
realizza in lui (partecipazione), pur non essendo egli né l’essere che ha, né la natura che 
ha. Ma, una volta composti (o “sintetizzati”) in lui, ossia costituendolo come tale, Paolo è la 
composizione reale e distinta che lo struttura. Non perché egli sia univocamente la natura 
(umana) che ha, né l’essere (univoco) che ha (in comune con tutti gli enti), bensì perché 
egli è la sua natura (il modo proprio di essere uomo) e il suo essere (il modo proprio di essere 
Paolo). L’ente-Paolo è infatti ormai “vivo e vegeto” tramite l’essere di Paolo e la natura 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

174 

individualizzata di Paolo. Come ciò sia possibile dirlo lo vedremo meglio più avanti: 
dipende dalla specifica e nuova nozione di esse che è la novità assoluta del tomismo. 
Intanto, a livello pre-individuale, tale grammatica metafisica ci informa anzitutto che la 
predicazione con la copula (“X è Y”) non è simbiotica e statica in questa impostazione: al 
contrario indica non solo l’esito del ricevere, ma il possesso attivo (questo il nodo cruciale) 
dal punto di vista del ricevuto, di ciò che si è ricevuto (l’esse). Mentre la predicazione con 
il verbo avere (“X ha Y”) indica il possesso statico dal punto di vista del ricevente, il “dato” 
costitutivo metafisico.  
Ora, lo sviluppo strutturale di questo “dualismo” di principio, interno e non estrinseco 
all’ente, si articola coerentemente entro la sussistenza del medesimo. Ecco il riquadro 
tomista dei “distacchi” reali. 
 

LIVELLO METAFISICO   essere ¾ essenza  

 
LIVELLO ONTOLOGICO- 
PREDICAMENTALE 

sostanza ¾ accidenti  forma ¾ materia 

sostanza ¾ facoltà  
      facoltà ¾ atti   

 
Come si legge?  
A livello metafisico sappiamo che vi è la differenziazione essere-essenza. L’essenza, 
considerata per se stessa, è la composizione di altri due principi (che si rapportano anch’essi 
come atto-potenza): forma e materia. Entrambi realmente distinti e complementari nella 
costituzione del sinolo. Entrambi che eccedono l’uno sull’altro, l’una come partecipata, 
l’altra come partecipante. Se invece si considera l’essenza nel suo rapporto all’essere 
all’interno dell’ente, allora la si considera sostanzializzata. Si hanno così altre due 
“distacchi”: degli accidenti che ineriscono ad essa (altezza, peso, colore degli occhi…); 
delle facoltà che partecipano della sostanza (linguaggio, amore…). Accidenti e facoltà che 
la sostanza ha; da una parte essi ricevono essere perché non sono enti (cioè non “esistono” 
come cose separate e autonome); dall’altra la loro funzione è quella di perfezionare 
l’essenza. L’essenza si esprime, vive e si realizza in atto tramite accidenti e facoltà. Ossia: 
essere uomo non è altro che agire in un determinato modo (quello delle facoltà essenziali e 
accidentali) fino al raggiungimento dell’attualità compiuta della formalità essenziale. Si 
diventa, agendo, l’essenza che si ha, potendo dire, di volta in volta, “sono uomo” ma non 
ancora pienamente. Qui si verifica un altro ribaltamento della posizione virniana. Egli, 
infatti, intuisce il distacco del soggetto dalla propria essenza tramite la riflessione che un Io 
attore esercita rispetto a sé stesso come spettatore. Nella posizione tommasiana, questo è 
il cuore del concetto di essenza e, se si vuole, uno dei perni dell’antropologia metafisica: 
 

tornare (redire) alla sua essenza non è nient’altro che il sussistere della cosa in se stessa. 
La forma, infatti, in quanto perfeziona la materia dando ad essa l’essere, in un certo 
modo si effonde sopra di essa; in quanto veramente ha l’essere (habet esse) in se stessa, 
in se stessa ritorna (S. Th. I, q. 14, a. 2, ad 1um).  

 
È detto nel liber De Causis, prop. 15, che l’azione ritorna nell’essenza dell’agente per 
una certa riflessione, e ciò comporta che la sua essenza ritorni a se stessa (ad seipsam 
redire), cioè sia sussistente in se stessa (Super Sent., lib. 1, d. 17, q. 1, a. 5, ad 3um).  

 
Tradotto in termini antropologici, questo tratto distintivo dell’essenza è il “diventare 
umani”. Esercitare la propria natura, ossia essere umani, non è altro che “lavorare”, agire, 
vivere, perché si torni ad essere, ossia si diventi (ontologicamente) quello che già si ha 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

175 

(metafisicamente), ma ancora non si è. Le facoltà superiori dell’essenza, intelletto e 
volontà, sono la cifra esatta di questa connotazione essenziale: sia perché sono in grado 
di auto-riferirsi al soggetto (che si pensa, che si vuole) senza la mediazione di un organo 
corporale (definizione medievale di immaterialità dell’attività spirituale; lo spirito umano non 
è altro che questa immaterialità; cfr. S. Th., I, q. 14, a. 1, co); sia perché questa loro attività 
realizza il diventare uomini. È l’esercizio delle attività superiori che consente alla natura non 
solo di esprimersi (agire sequitur esse), ma di compiersi e attualizzarsi come tale (esse sequitur 
agire). Infine, l’analoga distinzione delle facoltà dagli atti (Fabro 1939: 321). Lascio ad una 
lunga citazione di Fabro un riepilogo antropologico. 
 

La nozione di partecipazione penetra ancora più a fondo nella psicologia tomista ed 
assume un senso più predicamentale all’interno dell’anima stessa. […] Per Lui le 
diverse facoltà dell’anima non sono dei pezzi isolati, o solo meccanicamente saldati, 
ma sono principî operativi coagenti e subordinati entro un’unità funzionale che è il 
soggetto operante. Le facoltà superiori devono quindi trovarsi a contatto con le 
inferiori – o per essere precisi – la ragione deve trovarsi a contatto con le altre facoltà 
non per una connessione esteriore o limitata al momento dell’operazione, ma per 
un’affinità ontologica permanente, che solo può spiegare la connessione naturale e 
subordinazione reale che si osserva di fatto. Anche questa volta S. Tommaso ricorre 
alla nozione di “partecipazione”, la quale evidentemente ha un significato diverso, 
secondo che viene applicata a facoltà diverse che possono dipendere dalla ragione 
(Ivi: 278-279). 

 
Analogamente a quanto sostiene Virno, la partecipazione lega insieme in una 
strutturazione organica e coerente le facoltà nel soggetto, ma non come “pezzi isolati” 
esteriori che vengono utilizzati strumentalmente (come un martello, una penna…); 
piuttosto per una “affinità ontologica permanente” che la partecipazione stessa, dinamica 
e non statica, istituisce per via di contatto (tra livelli diversi) e non di distacco. 
 

La creatura non va detta essere per partecipazione soltanto nell’ordine dell’essere 
statico, sia sostanziale come accidentale, ma anche nell’ordine dell’operare, rispetto 
agli atti e alle potenze prossime che li causano. La creatura non va detta “operare per 
partecipazione” solo in senso causale trascendentale, come vuole il Neoplatonismo, 
ma anche in senso soggettivo predicamentale, per mezzo di capacità e potenze che 
sono realmente distinte tanto dalla sostanza, quanto dall’atto di essere partecipato.  
[…] «Omne agens quod agit per suam essentiam est agens primum, ut dicit 
Avicenna. Cuius ratio est quod omne secundum agens, agit in quantum participat 
aliquid; et ita agit per aliquid additum essentiae» (In I Sent., Dist. 3, q. IV, a. 2). 
[…] è per la distinzione reale fra essenza ed atto di essere che vengono alla creatura 
le altre distinzioni reali: fra sostanza e facoltà, fra facoltà e atti è appunto per la 
caratteristica della creatura come ente per partecipazione, che essa deve essere un agente 
ed operante per partecipazione (Ivi: 322-323). 

 
Il riferimento ad Avicenna è cruciale perché è dall’autore arabo che Tommaso acquisisce 
il tema centrale della distinzione essere-essenza, come il Fabro spiega magistralmente (Ivi: 
112-120), pur sviluppandolo in una direzione “non estrinsecista”, e tale riferimento credo 
getti una connessione con il discorso virniano. Se, infatti, può inserirsi l’opera di Virno in 
continuità con quel filone che Bloch (1952) chiama sinistra aristotelica e che parte proprio 
da alcune tesi di Avicenna5, allora questa metafisica della partecipazione che qui propongo 

 
5 Sottolineo il condizionale, perché non sono in grado di giudicare questa derivazione. Faccio riferimento 
ad una presentazione on-line del testo di Virno svoltasi alla presenza dell’autore il giorno 21/11/2020 e 
reperibile su www.dinamopress.it. Il presentatore del dibattito, Francesco Raparelli, citando espressamente 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

176 

non farà altro che riproporre quel dibattito più antico in termini nuovi e, oggi come allora, 
di “completare” o “ribaltare” (dipende dal grado di “avicennismo” che si assume) 
quell’impostazione in una direzione che punta all’individualità e alla non univocità dell’essere. 
Se invece Virno non risale fino al filosofo arabo, si prenda, come già detto, questo scritto 
come una inserzione – non richiesta – alle sue tesi, come una prospettiva di metafisica 
dell’essere umano connotata in senso tomista.  
 
 
2.2. Analisi linguistica 
Tentiamo una disamina linguistica di quanto sovraesposto, per riportare sullo stesso 
campo di Virno quell’indagine troppo astratta. Elencherò una lista di termini e 
proposizioni validi della metafisica tommasiana – per comodità di lettura tutte declinate 
alla prima persona –, interpolate da commenti e precisazioni.  

a) io non sono l’essere, ma ho essere; 
b) io non sono l’essenza, ma ho una essenza. 

“Una volta” che sono costituito, permane la sintesi e il distacco, per cui sono e ho:  
c) sono l’essenza che ho 
d) sono l’essere che ho 
e) ho l’essenza che sono 
f) ho l’essere che sono. 

Come si passa dall’avere all’essere? È pura simmetria e interscambiabilità di termini? 
Abbiamo detto: metafisicamente ho. Ma poiché ricevo essere, non posso non essere. 
Quell’avere che mi costituisce mi fa essere (così come l’avere il linguaggio mi fa parlare): 
ontologicamente sono, però non sono l’essere, né estensivamente (tutti gli enti) né 
intensivamente (la pienezza di tutte le attualità). Sono un essere, così come il tode tì 
aristotelico riletto da Virno è «nuda vita» (Virno 2020: 176). Il mitologema della nuda vita 
è il correlato antropologico del “nudo” ente, ossia di “essere un essere”. E se Virno si 
impegna a distinguere e distaccare il possessore dal posseduto, è perché impernia la 
relazione solo tra individuo e natura, solo tra ente ed essenza (come Aristotele, del resto), 
mentre in questa metafisica, il primo e basilare avere è quello dell’esse, un avere che 
trascendentalmente giustifica la mia esistenza di fatto (o meglio, l’atto di essere che 
esercito), prima ancora di assegnarle un “contenuto reale” (priorità dell’atto sul 
contenuto). Questo “nudo” ente, il Dasein heideggeriano, è vero che è «esonerato da ogni 
requisito essenziale» (Ivi: 176), ma è vero anche in prospettiva tommasiana che la sua 
specifica è «di avere sempre da essere il suo essere in quanto suo» (Ivi: 178). L’aggettivo 
possessivo – che Virno incredibilmente ignora nella sua disamina linguistica sull’avere, 
eccezion fatta che per l’amico – si può intendere con quella connotazione economico-
politica propria di altri tempi e speculazioni. Esprime la “proprietà privata”6 che l’ente ha 
di ciò che lo costituisce come tale, che lo fa soggetto, individuo, titolare di un corpo, una 
facoltà di linguaggio, di una biografia… Ma non perché avanza un diritto con l’arroganza 
tipica del possidente; piuttosto con la gioia di chi ha ricevuto un dono7 . Anche qui 
intravedo un ribaltamento. Il soggetto di Virno prende per sé le caratteristiche dell’umano, 

 
Bloch e il suo testo, inserisce Virno in quel filone di pensiero. Ma va detto, per precisione, che Virno non 
conferma né smentisce esplicitamente questa appartenenza. 
6 Forse è proprio questo il motivo per cui Virno non utilizza l’aggettivo possessivo rispetto alle prerogative 
essenziali dell’uomo. 
7 L’analogia tra la partecipazione metafisica e quella etica è illuminante sul senso del termine. Nel partecipare 
le tonalità emotive buone, positive, nobili, si ottiene l’effetto che esse non si attenuano o dividono, ma si 
accrescono. Qui il condividere-partecipare diventa un moltiplicare. Proprio come l’esse – vettore di tutte le 
perfezioni – che, partecipandosi, non si centellina, ma rimane intatto e sorgivo nella sua attualità, che è 
l’attualità delle perfezioni che partecipa.  



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

177 

ma ha remore nel dire che sono “sue”. Se le arroga (con la forza? Con la disperazione?) 
ma poi mantiene una sorta di riserbo nel pronunciare l’aggettivo possessivo. Il soggetto 
tommasiano riceve la sua essenza come fosse un dono dalla trascendenza: un dono così 
“vitale” che non teme di dire suo. Questo possesso coincide con il suo stesso sussistere. 
Così si può dire:  

g) io sono il mio essere   
h) io sono la mia essenza. 

Mio è il modo con cui questo possesso mi ha costituito, ma non perché me ne approprio 
avido e bisognoso; piuttosto perché l’ho ricevuto non come dono generico, ma come un 
esito del tutto particolare. Io sono quel particolare, nuovo ed originale risultato di una 
composizione, formalmente uguale a Paolo, esistenzialmente distinto da lui e da ogni 
altro. Dunque non solo il “prelievo utilizzante” della mia essenza e del mio essere (che 
sarebbe comunque un mio prelievo, a meno che Virno non intenda che utilizziamo tutti e 
allo stesso modo le medesime prerogative), ma il modo individuale che mi fa soggetto 
utilizzante. L’ente concreto media l’universalità e la pienezza delle formalità trascendentali 
sia in un senso quantitativo (poco idoneo), ma soprattutto qualitativo: io non realizzo in 
me la pienezza formale né della mia natura, né dell’essere che essa filtra. Quindi 
propriamente non sono l’essenza che ho, se non in quanto essa è mia. Io non sono l’uomo, 
bensì la mia umanità, il mio modo di essere-uomo; sono la mia franceschità. Ho la natura 
umana, ho l’essere, e per questo sono un uomo, nel modo che mi individua come Francesco. 
È l’onto-genesi dell’individuo il risultato della partecipazione e dunque la chiave del 
distacco, che viene realizzato e colmato nel soggetto. Questo avviene in virtù di quel 
“nuovo concetto di atto” correlato all’esse, citato prima da Fabro, di cui ora dobbiamo dire 
qualcosa. 
 
 
3. Metafisica “del profondo” 
Sono due le novità assolute attribuibili alla speculazione metafisica tommasiana: i) 
l’implementazione della coppia atto-potenza nella dimensione trascendentale, ossia di 
costituzione dell’ente, come abbiamo visto, che autorizza a connotare l’essere come atto 
(esse ut actus e, ovviamente, essentia ut potentia) in un senso intensivo; ii) una “collocazione” 
intima e profonda dell’essere nell’ente. 
 

3.1. Essere come atto “intenso” 
“Parlare”, “camminare”, “amare”, sono verbi che esprimono una azione; così anche 
“essere” è un verbo che esprime una azione, esprime l’atto di essere (actus essendi) che ogni 
ente esercita. Esso è l’atto basilare, che conferisce realtà a tutti gli altri atti che il soggetto 
metafisico compie. Tecnicamente, esso è l’attualità di essi.  
 

ipsum esse est perfectissimum omnium, comparatur enim ad omnia ut actus; nihil enim 
habet actualitatem, nisi inquantum est. Unde ipsum esse est actualitas omnium rerum 
et etiam ipsarum formarum (S. Th., Ia, q. 4, a. 1, ad 3um). 

 
Ogni azione e atto sono sostenuti, nella loro realtà e nel loro esercizio, dall’atto di essere. 
Infatti, “prima” – in senso metafisico – di parlare, di camminare, di amare…io sono. Anzi, 
queste azioni sono tutte specificanti un certo modo di essere che a posteriori denominiamo 
essenza, o forma, o perfezione. Come infatti, nell’aristotelismo autentico, la forma è il 
risultato di un plesso di azioni causali che determinano il fissarsi di essa (la bianchezza è 
il risultato dell’imbiancare; l’umanità è il risultato di una serie di azioni “umane”), così 
l’essenza – termine metafisico che concepiamo istintivamente in modo statico, pre-
determinato – è il risultato del modo di “agire” dell’essere. In questo senso è potenza: è il 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

178 

poter agire dell’essere in un certo modo che, a posteriori, configura una fissità e regolarità 
che chiamiamo “essenza”. Ciò vale per tutte le formalità. Ma allora ecco spiegato, anche 
in termini linguistici, la convivenza di essere ed avere, di nomi concreti e nomi astratti. 
Consideriamo: 

i) sono uomo e ho l’umanità 
j) sono corporeo e ho un corpo 
k) sono loquace e ho il linguaggio. 

Esse sono espressioni che evidenziano la composizione complementare di essere + 
formalità. La prima (“sono uomo”, “sono corporeo”…) esprime la dimensione dinamica, 
“vitale”; l’altra (“ho l’umanità”, “ho un corpo”…) la dimensione “statica”, il dato di fatto 
strutturato di una prassi consolidata. Infatti sono corporeo coinvolge e comporta tutta una 
serie di conseguenze concrete (provo fame, provo pulsioni, sono limitato…) che 
l’espressione ho un corpo racchiude in maniera sintetica. Avere il “linguaggio” – tanto più 
se si intende il linguaggio come qualcosa di “esistente” – non afferma altro che il possesso 
di un qualcosa inteso come un tutto, che appunto si prende e da fuori, e che non afferisce 
in nulla alla propria soggettività. È un risultato, non una prassi. In questa metafisica è il 
verbo “essere” ad esprimere attività, dinamismo, prassi, mentre “avere” assoluta stabilità. 
Sono saggio è il risultato di una serie di atti che portano come risultante generica “la 
saggezza”, che in me si realizza in un certo modo. Sono saggio perché faccio delle azioni 
che “si fissano” astrattamente come saggezza. Non la prelevo da fuori, ma la “costruisco” 
da dentro, la realizzo attraverso un complesso di attività. Concretamente sono saggio; 
astrattamente ho saggezza. Il participio esprime in maniera esemplare sia la dinamica che 
la statica. Dinamicamente il camminante è colui che cammina, ossia colui che si trova 
nell’atto di camminare; il parlante è colui che parla, ossia colui che si trova nell’atto di 
parlare; l’ente è ciò che è, ossia ciò che si trova nell’atto di essere (actus essendi). Staticamente 
il camminante è colui che partecipa di un camminare perfetto ed esemplare, che è 
ovviamente una astrazione dai tanti camminanti reali. Idem per il parlante e le altre 
formalità. Ciò non vale per l’ultima formalità, perché essa è la prima e fondamentale di 
tutte, e che quindi solo in un senso è una astrazione, mentre nell’altro senso è la realtà più 
reale che c’è: l’essere stesso. L’ente è colui che partecipa dell’essere perfetto, non in quanto 
astrazione, ma in quanto principio della realtà, da cui derivano tutti i concreti e dunque 
tutti gli astratti. “Alle spalle” di ogni avere e di ogni essere particolare, c’è l’essere stesso 
(ipsum esse), pienezza di ogni attualità e atto di ogni formalità.  
Un punto mi ha colpito molto nella lettura di Avere: se il costrutto col verbo avere deriva 
da o è la traduzione di un più arcaico costrutto del verbo essere (“essere a”), allora essere è 
più fondamentale di avere. A me sembra consequenziale questo fatto linguistico: Virno lo 
bypassa tranquillamente. Questo punto ha un perfetto correlato in quanto detto finora, 
ossia: si diventa quello che già si ha/è. Questo è profondamente corretto nella teoria 
aristotelico-tomista delle facoltà (essenziali e accidentali) dell’uomo, prerogative che, 
secondo Virno, si hanno. Esse, infatti, analogamente agli accidenti inerenti alla sostanza, 
hanno la funzione di perfezionare il soggetto, di attuare le sue potenzialità, di aprirlo alle 
relazioni partecipative con l’universo degli altri enti, per scambiare essere con l’esterno. 
In definitiva, per farlo diventare ciò che (già) è, ma non compiutamente. Questo è il senso 
dell’eccedenza del partecipato sul partecipante. Il soggetto partecipante esprime il suo 
essere, agisce, lavora… per diventare pienamente ciò che è per essenza (e per biografia), 
che è un altro modo di dire: tornare continuamente su di sé o “riappropriarsi” della 
propria natura. La costruzione arcaica “Y è a X” trova così la sua giustificazione: se avere 
(la natura) deriva da essere (esse), ad esso ritorna. 
Solo che queste prerogative, questo enorme credito che il soggetto ha, non è esterno a lui, 
ma profondo e interno. 
 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

179 

 
3.2.  Essere come il più intimo 

C’è un modo tanto tradizionale quanto spontaneo di pensare il rapporto tra il singolare e 
l’universale, tra il concreto esistente e le perfezioni generiche che gli si attribuiscono: 
tramite una astrazione ascensionale che dimentica le particolarizzazioni e amplia in senso 
estensionale gli universali sempre di più. In questa via, tanto più si sale in astrazione tanto 
più si allarga il cerchio e la sua capacità contenente (nascono così le varie “teorie delle 
idee”). Poi c’è il modo propriamente metafisico, che non ha a che fare con i gradi di 
estensionalità, ma con l’intensità del reale, con una gerarchia di livelli che non sale verso 
l’alto (perdendo, dunque, sempre più la realitas), ma andando verso il “cuore” di esso. Così 
ci insegna Tommaso d’Aquino quando afferma – in maniera assolutamente unica e 
sorprendente –:  l’esse è ciò che c’è di «più intimo e di più profondo» nell’ente (S. Th., Ia, 
q. 8, a. 1, co) – da qui l’espressione metafisica “del profondo”. Esso «inerisce» alla cosa al 
massimo grado, perché la inabita con «veemenza», con ardore (In De Causis, lect. 4), e le 
«conviene immediatamente» (De Anima, a. 9, co). Poiché è l’effetto primo della Causa 
prima, è ciò che c’è di «più antico» (In De Causis, lect. 4) nell’ente. È, come dice Fabro, 
«l’energia primordiale partecipata che sostiene [l’ente] sul nulla» (Fabro 1969: 43).  
Così, al modo freddo e astratto di concepire l’essere, come formalità più “rarefatta” di 
tutte perché più universale – o, il che è lo stesso, meno determinata di tutte e dunque 
comune (univoca) ad ogni realtà – si contrappone un modo caldo e profondo di 
intenderlo, come l’energia che sostiene il reale (è l’essere che sostiene il soggetto, non il 
soggetto che deve trattenere ciò che si accaparra dal di fuori). Ecco un grafico esplicativo. 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
A sinistra il processo dell’astrazione dal “dentro” di Paolo verso l’esterno ideale. A destra 
il depositarsi dell’esse al “fondo” di Paolo, in maniera radicale, forte, proprio perché, in 
quanto atto intenso, riesce ad arrivare “più al centro” di esso: riesce a fondarlo. E inoltre, 
mentre si deposita a questo punto profondo, si stratifica a livelli diversi che sono le 
dimensioni fondamentali del soggetto umano (ossia i vari cerchi del grafo) che l’essere 
inscrive nel processo di onto-genesi. Queste formalità/prerogative non si realizzeranno in 
esso secondo tutta la pienezza della loro portata (non c’è in Paolo tutta la ricchezza reale 
dell’umanità o dell’intelligenza…): saranno dunque partecipate nella misura della capacità 
contenitiva dell’ente concreto. E dunque si instaurerà, a livello strutturale, una differenza 
e un distacco tra ciò che si è e ciò che si ha; una non piena coincidenza che produce quella 
esperienza psicologica, linguistica, noetica (perché ontologica) del distacco da sé. 
Quello che vogliamo dire, in contrappunto a Virno, è che la scissione del soggetto (la 
scissione che il soggetto è) è interiore, non esterna o prodotta per somma di parti dal di 
fuori. Ma il soggetto tenta di colmarla essendo quello che ha, e diventando, nel tempo, quello 
di cui partecipa, perfezionando, nei limiti possibili, le perfezioni che già possiede in sé. Le 
fa sue perché sono sue. Non per un possesso estrinseco, ma per costituzione. Esse sono se 
stesso. E per questo può utilizzarle, può esprimersi/esprimerle, liberarle. L’aggettivo 
possessivo insorge quando il soggetto, Paolo, ricevuto l’essere dall’esterno come un 
possedimento statico, inizia ad essere, ossia a vivere, pensare, mangiare, amare, parlare… 

esse 

Paolo 
humanitas 

...... 

vivere 

intelligere 

Paolo 

humanitas 

...... 

intelligere 
vivere 

esse 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

180 

Inizia a liberare quello che ha, nell’esercizio attivo di esso; e poiché ha l’essere, inizia ad 
essere sempre più, in un processo che si svolge nel tempo, se stesso. Diventa se stesso.  
Ma come dunque posso dire mio all’essere e all’essenza che ho? Come si individuano? 
Come mi individuo? Qui entra in gioco quell’intensità che abbiamo citato più volte, e che 
è un ulteriore punto originale del tomismo autentico. Spieghiamola per metafora “liquida” 
(come fa anche Tommaso, ma senza cadere nel tranello di uno “stesso” liquido asettico – 
l’acqua – raccolto in contenitori differenti – le forme). L’essere, come lo stiamo 
intendendo, è qualcosa di super-denso, super-energetico, del tutto pieno di realtà. Esso 
ha in sé (ed è) tutte le perfezioni (vita, intelligenza, bontà…) e tutte al massimo grado.  
Quando “decade” dalla sua pienezza 8  appunto si partecipa, ossia si filtra, sotto vari 
dimensioni e aspetti, proprio perché nessun partecipante ha tutto e totalmente l’essere 
pieno (questo è il significato della partecipazione considerato fino ad ora). Ci sono dei 
“macro filtri” che sono le essenze, che dunque distinguono dei modi ben delimitati ed 
escludentesi di ricevere essere (il modo corporeo, il modo animale, il modo umano…). 
Poi ci sono tutta una serie di altre formalità “trasversali”, comuni a essenze diverse (quelle 
che danno spessore a tutte le predicazioni del linguaggio: agli aggettivi, ai predicati…), che 
possiamo intendere come dimensioni, gradazioni, aspetti dell’esse, che in esso sono al 
massimo grado, mentre negli enti arrivano filtrate e parzializzate. Questa densità infinita9 
dell’essere, che Tommaso chiama intensità, riesce a gradualizzarsi per ciascun ente, proprio 
in quanto infinita. È come se in ogni ente vi sia un distillato di questa densità che, a 
seconda del macro-filtro essenziale, ha una gradazione più o meno alta di certe formalità 
(proprietà, attributi, prerogative…). E a loro vota queste sono ulteriormente graduate in 
ciascun singolo. Ciascuno, cioè, è uomo, è loquace, è intelligente… in un modo allo stesso 
tempo formalmente simile agli altri ma anche realmente unico e distinto. Tutte le 
sfumature del reale sono le sfumature dell’esse, che riesce ad attualizzarsi differenziandosi 
e, in tal mondo, individuando i concreti che possono dire: “mio”. In questo senso io non 
sono l’essere né l’essenza che ho, bensì sono il mio essere e la mia essenza composti, ossia 
sono la franceschità che mi individua. E non c’è niente di statico o simbiotico nel dire che 
sono quello che sono, poiché il mio essere dentro di me è un possesso attivo. Io divento, 
esercitando il mio essere tramite le sue espressioni fenomeniche macroscopiche, quello 
che ho per costituzione e tendo ad essere. Tutti i “distacchi” interiori (che psicologicamente 
rimandano ad una pienezza dell’essere mai avuta, mai ottenibile, e dunque ad una 
contingenza radicale), si affrontano e talvolta si colmano, perciò, dal di dentro. 
Inutile dire che questo percorso di “discesa” che abbiamo descritto, lo rinveniamo al 
contrario come un percorso di “risalita”, che ha il suo cominciamento solamente dalla 
multiforme e ricca realtà del reale, la quale risulta, ad ogni livello, non coincidere 
totalmente con quello che realizza. È appunto la partecipazione reale all’intensità dell’esse 
che istituisce la partecipazione linguistico-noetica tramite cui possiamo parlare di essa. 
  

 
8 Perché decada o intenda comunicarsi, qui non ci interessa. 
9 Sul rapporto tra tipi di infinito e individuazione si può vedere Panizzoli (2021: 351-369). Ritengo sia 
proprio un certo concetto di infinito intensivo la chiave di volta e il fondamentale principium individuationis. 



RIFL (2025) 1: 170-181 
ISSN 2036-6738 DOI: 10.4396/2025060V01 
__________________________________________________________________________________ 

181 

Bibliografia  

Bloch, Ernst (1952), Avicenna e la sinistra aristotelica, trad.it., N. Alessandrini, a cura di, 
Mimesis, Milano-Udine, 2018. 

Fabro, Cornelio (1939), La nozione metafisica di partecipazione secondo San Tommaso d’Aquino, 
EDIVI, Roma, 2005. 

Fabro, Cornelio (1960a), Partecipazione e causalità secondo San Tommaso d’Aquino, EDIVI, 
Roma, 2010. 

Fabro, Cornelio (1960b), Breve introduzione al tomismo, EDIVI, Roma, 2007. 

Panizzoli, Francesco (2021), «Il principio d’individuazione ad mentem Thomae: una 
questione di infiniti», in Gregorianum, vol. 102/2, pp. 351-369. 

Virno, Paolo (2010), E così via, all’infinito. Logica e antropologia, Bollati Boringhieri, Torino. 

Virno, Paolo (2020), Avere. Sulla natura dell’animale loquace, Bollati Boringhieri, Torino. 

 


